
1

Predigt am 6.02.2008 (Aschermittwoch)
Du musst dein Leben ändern!

I. Seit  einigen  Jahren  gibt  es  im  kirchlichen  Bereich  den  „Aschermittwoch  der  Künstler“.
Alljährlich laden die Bischöfe Künstler aller Sparten zu einer Begegnung ein, um sich , um uns
Kirchen-Christen etwas von ihnen sagen zu lassen. „Umkehr zur Kunst – Umkehr durch Kunst“
kann deshalb der renomierte katholische Kunsthistoriker  Peter B. Steiner einen maßgeblichen
Artikel in der aktuellen Ausgabe des „Christ in der Gegenwart“ (Nr. 6/2008) überschreiben. Dort
heißt es: „Am Aschermittwoch hören wir wieder den Ruf des Evangeliums: ‚Kehrt um...!‘. Dieser
Ruf ist heute der Be-ruf der Künstler.“ Freilich meint er damit vor allem die moderne (!) Kunst, die
uns  herausfordert  –  nicht  nur  in  unseren  Sehgewohnheiten,  sondern  auch  in  ihrer  of
unbequemen Botschaf. –  Ich jedoch möchte heute unseren Blick auf die antike Kunst lenken,
näherhin  auf  ein  berühmtes  Bildnis  des  antiken  Griechenlands.  Auch  hier  geht  es  um  eine
unerhörte Herausforderung und um einen Ruf zur Umkehr.
II  „Wir kannten nicht sein unerhörtes Haupt, darin die Augenäpfel reiften. Aber sein Torso glüht
noch  wie  ein  Kandelaber...“  So beginnt  Rainer  Maria  Rilke sein  Gedicht,  das  den Titel  trägt:
„Archaischer Torso Apollons“. Die Verse schildern die erschütternde Begegnung des Dichters mit
einer  Statue,  die  bei  den Ausgrabungen im Theater  der  kleinasiatischen Stadt  Milet  zu  Tage
gekommen war. Die Statue bot lediglich einen Torso ohne Kopf und Arme. Trotzdem, oder gerade
deswegen,  erschüttert  der  Anblick  dieser  antiken  Skulptur  den  hochsensiblen  Dichter.  Wie
geblendet von seiner Schönheit wird er in den Bannkreis des Kunstwerkes hineingezogen und
empfängt  eine völlig  unerwartete  Botschaf,  mit  dem das  Gedicht  endet:  „Denn da ist  keine
Stelle, die dich nicht sieht: Du musst dein Leben ändern.“
Es ist mir nicht bekannt, dass Rilke selber hässlich war oder durch einen unmäßigen Lebensstil
einen unförmigen Körper hatte; dass er also von daher gleichsam einen Fasten-Appell von dieser
wohlgeratenen  Skulptur  empfing.  Nein,  es  bleibt  letztlich  ein  Rätsel,  wie  Rilke  zu  dieser
frappierenden Schlussfolgerung kam. Versuchen wir eine Annäherung:
Es gibt Schönheit, die weh tut, weil sie tief einschneidet in unser Empfinden und Begehren; weil
sie uns konfrontiert mit unserer Sehnsucht nach dem Vollkommenen und Unerreichbaren. Wenn
ich in St. Raphael (im Eingangsbereich) auf den Torso des alten geschändeten Wegkreuzes sehe,
vernehme ich freilich viel eher diesen Ruf „Du musst dein Leben ändern!“. Du musst umkehren,
um hinter der Schönheit dieser Skulptur das unsägliche Leid dessen nicht zu vergessen, der zu
unserem Heil am Kreuz gestorben ist. 
Hier aber wird uns von einem großen Dichter ein ganz ungewohntes, unvermutetes Motiv für
eine radikale Lebensänderung gezeigt. Es ist gerade nicht (!) der hinfällige, im Tod zum Staub der
Erde  zurückkehrende  Menschenleib,  der  uns  als  Mahnung  zu  Buße  und  Umkehr  vor  Augen
gestellt wird. So bedeutet es uns ja alljährlich der Aschermittwoch im liturgischen Wort und im
drastischen Zeichen des Aschenkreuzes: „Bedenke Mensch, du bist Staub, und zum Staub kehrst
du zurück. -Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“ Das ist der bekannte und für viele obsolet,
ja  wirkungslos  gewordene  „Wink  mit  dem  Zaunpfahl“!  Für  Rilke  dagegen  ist  es  das  pure
Gegenteil: die reine Schönheit, die ihm zur unerbittlichen Mahnung wird: „Du musst dein Leben
ändern!“ 
„Phoibos“,  der  Klare,  der  Helle,  war  ja  der  Beiname Apollons.  Um dieses  Attribut,  um diese
Idealisierung hat Rilke eindeutig gewusst. Der Aufblick zu Phöbus Apollo war für die Griechen der
Antike  eine  beständige  Mahnung  zur  Steigerung  der  menschlichen  Möglichkeiten.  „Gnot
s(e)auton – Erkenne dich selbst!“ lautete die Inschrif über seinem Tempel zu Delphi. Das ist der
Befehl eines Gottes, der den Menschen kennt: seine Hinfälligkeit, aber auch die ihm mögliche
Größe. Für Rilke scheint  die heidnische,  hellenistische Gottheit einen fast  christlichen Blick in

1



2

seine Seele getan zu haben. Apollon weiß um die Vergangenheit und Zukunf; er ist Wegweiser
und Prophet, zu dessen Orakel in Delphi die Menschen gepilgert sind. 
So  ungefähr  könnten  wir  uns  des  Dichters  bestürzende  Erkenntnis  im Anblick  vollkommener
Schönheit erklären; wenn der „Archaische Torso Apollons“ ihm sagt:  „Denn da ist keine Stelle,
die dich nicht sieht: Du musst dein Leben ändern!“ 
III. Es gibt seit Jahren, wenn Sie so wollen, die säkulare, die nichtreligiöse Wiederentdeckung des
Fastens.  Das Fasten gehört  zum modernen Schönheitskult,  wenn der Mensch durch Konsum-
Verzicht  und  eisernes  Training  im  Fitness-Studio  alles  daran  setzt,  einen  idealen  Körper  zu
bekommen, dessen Schönheit dem Altern und seinem Verfall zu trotzen vermag. So kann es Rilke
gerade nicht gemeint haben.  Er wusste gut genug, daß es sich beim „Torso von Milet“ um eine
Götterstatue  handelt,  in  dem  ein  begnadeter  Bildhauer  die  überirdische,  die  transzendente
Schönheit  des  Göttlichen  verkörpern  wollte.  Wir  kommen  diesem  geheimnisvollen
Zusammenhang näher, wenn wir an das herrliche Kirchenlied denken: „Schönster Herr Jesu...“, wo
es in der zweiten Strophe heißt: „Alle die Schönheit Himmels und der Erden sind gefasst in dir
allein. Keiner soll immer lieber mir werden als du, liebster Jesu mein.“
In  der  Verklärung  Christi,  die  uns  alljährlich  im  Evangelium  am  2.  Fastensonntag  vor  Augen
gestellt wird, ergeht an uns tatsächlich und nicht zuletzt die Mahnung zu Busse und Umkehr: „Du
musst dein Leben ändern!“, um die Schönheit des inneren Menschen zurück zu gewinnen, den Du
durch die Sünde verunstaltet hast. IHM, Christus, gleichgestaltet zu werden, ist für den Apostel
Paulus  Tauf-Theologie:  „Christus  will  ich  erkennen  und  die  Kraft seiner  Auferstehung und  die
Gemeinschaft mit seinem Leiden, indem ich seinem Tode gleichgestaltet werde.“ (Phil 3,9-10) 
Hier berühren sie sich womöglich: Des Dichters luzide Erkenntnis und die herbe Umkehrbotschaf
des Evangeliums: Nicht nur das drohende Ende unserer irdischen Existenz darf das Motiv für
Umkehr  und  Buße  sein,  sondern  die  Voll-End-ung  und  Verklärung,  ja  die  recht  verstandene
Vergöttlichung des Menschen, die dort geschieht, wo der Getaufe erfährt, daß er von Gott dazu
bestimmt ist „an Wesen und Gestalt seines Sohnes teilzuhaben....“ (Röm 8,29)
„Glaube sucht  Ästhetik!“  (Freiburger Texte  Nr.  56:  Zum Kulturengagement in der Erzdiözese
Freiburg), seine eigene freilich, seine unverwechselbare Ästhetik, die nicht einfach nur glatt und
schön ist, und schlimmstenfalls in den allgegenwärtigen religiösen Kitsch ausartet. Es geht um
„Wahr-Nehmung“, die das Schreckliche und Abgründige nicht ausblendet, sondern überblendet
mit der Pracht, der Lichtwucht (Hebr.: kabod) Gottes. „Weh mir, ich bin verloren...“ ruf Jesaja aus
angesichts der Herrlichkeit Gottes, der er in seiner Berufungsvision begegnen darf. Dann aber
heißt es: „Deine Schuld ist getilgt, deine Sünde gesühnt.“ (Jes 6, 1-13)
Das  wieder  neu  zum  Vorschein,  ja  zur  Geltung  zu  bringen,  ist  doch  Im  Tiefsten  der  helle,
österliche  Weg,  den  wir  alljährlich  vom  Aschermittwoch  an  in  der  österlichen  Bußzeit  neu
beschreiten.  Nicht  nur  der  Glaube  ist  schön,  wie  Papst  Benedikt  XVI. nicht  müde  wird,  zu
verkünden. Auch der Glaubende ist schön in den Augen Gottes, in dem Maße, wie er sich dem
gleichgestalten läßt, dessen überirdische Schönheit am Ostermorgen die Grabwächter geblendet
und  zu  Boden  geworfen  hat.  Ich  jedenfalls  bin  fasziniert  und  ganz  neu  motiviert  von  Rilkes
Erkenntnis: Wie in Stein gemeißelt, nun aber mit einer unterscheidend christlichen Begründung:
„Du musst dein Leben ändern!“ - um durch Leiden und Kreuz zur Herrlichkeit der Auferstehung zu
gelangen.

J. Mohr, SE- HD-Nord (St. Vitus und St. Raphael)

2


	Predigt am 6.02.2008 (Aschermittwoch)
	Du musst dein Leben ändern!

